


สุญญตาธรรม 
ฉบับยอ 

ยอจากภาคผนวกวาดวยสุญญตาธรรม ในหนังสือธรรมโฆษณ 

ชื่อ สุญญตาปริทรรศน เลม ๒ ของพุทธทาสภิกขุ 



 พิมพครั้งที่ ๒ :  พฤษภาคม ๒๕๕๔
 จัดพิมพ :  สำนักพิมพสุขภาพใจ    
   บริษัท ตถาตา พับลิเคชั่น จำกัด
 คณะที่ปรึกษา  :  เกียรติ ปรัชญาศิลปวุฒิ, กิตติ ปยพสุนทรา
 ประธานกรรมการบริหาร :  บัญชา เฉลิมชัยกิจ
 กรรมการผูจัดการ :  โชนรังสี เฉลิมชัยกิจ
 บรรณาธิการบริหาร  :  วรุตม ทองเชื้อ
 บรรณาธิการ :  สนม นิลวรรณ
 แบบปก/รูปเลม  :  ณัฐพล ธัมมปที
 ถายภาพ  : สมคิด ชัยจิตวนิช
 ฝายโรงพิมพ  :  ไพบูลย ชาคริยานนท, จิรวรรณ พยาฆรินทรังกูร
 ฝายขาย  :  มนัญชยา ศิริวงษ, อุดร ปญญาชัย
 ฝายการตลาด  :  อัคคณัฐ ชุมนุม, เกวลี ดวงเดนงาม

 จัดจำหนาย : สายสงสุขภาพใจ บริษัท บุค ไทม จำกัด
   ๒๑๔ ซ. พระรามท่ี ๒ ซอย ๓๘ ถนนพระราม ๒  
   แขวงบางมด เขตจอมทอง กรุงเทพฯ ๑๐๑๕๐
   โทรศัพท ๐-๒๔๑๕-๒๖๒๑, ๐-๒๔๑๕-๖๕๐๗
   โทรสาร ๐-๒๔๑๖-๗๗๔๔
   www.booktime.co.th
 พิมพท่ี  :  ฝายโรงพิมพ บริษัท ตถาตา พับลิเคช่ัน จำกัด
   โทรศัพท ๐-๒๔๑๖-๓๒๙๔

ขอมูลทางบรรณานุกรมของสำนักหอสมุดแหงชาติ 
พุทธทาสภิกขุ 
 สุญญตาธรรม ฉบับยอ. พิมพครั้งที่ 2 --กรุงเทพฯ : สุขภาพใจ, 2554. 
 246 หนา. 
 1. ธรรมะกับชีวิตประจำวัน. I.ชื่อเรื่อง.  
294.3144 
ISBN : 978-616-14-0110-8 

สุญญตาธรรม ฉบับยอ 
พุทธทาสภิกขุ 

ยอโดย ภิกขุ ฉ.ช.วิมุตตยานันทะ 



สุญญตาธรรม ฉบับยอ เปนหนังสือที่ทางสำนักพิมพสุขภาพใจ  
จัดทำขึ้นในวาระครบรอบ ๑๐๕ ปชาตกาลของทานพุทธทาสภิกขุ (๒๔๔๙-
๒๕๕๔) โดยมีวัตถุประสงคเพื่อเผยแผหลักคำสอนของทานใหแผขยายกวาง
ไกลมากยิ่งข้ึน และเพื่อแสดงความกตัญูกตเวทิตาถวายเปนอาจริยบูชา 
ในวาระดงักลาว โดยสำนกัพมิพฯ ไดคดัเลือกธรรมะทีส่ำคัญทางพทุธศาสนาซึ่งมี
เนื้อหาโดดเดนนาสนใจ เหมาะท่ีจะนำไปประยุกตใชในชีวิตประจำวันหลาก
หลายแงมุม แลวใหชื่อชุดวา “ลัดสั้นถึงธรรม” ๕ เลม คือ ๑. หลักปฏิบัติเกี่ยว
กับปฏิจจสมุปบาท  ๒. อริยสัจสำหรับคนสมัยใหม ๓. สุญญตาธรรม ฉบับยอ  
๔. อทิปัปจจยตาทีฆ่ราวาสตองเรยีนรูและปฏบิติั  ๕. บรมธรรม ฉบบัยอ 

สุญญตาธรรม ฉบับยอ เปนธรรมบรรยายของทานพุทธทาสภิกขุ  
เมื่อวันที่ ๑๖ - ๒๗ เมษายน ๒๕๑๔ (รวม ๑๒ ครั้ง) เคยจัดพิมพอยูในภาค
ผนวกวาดวยสุญญตาธรรม ในหนังสือธรรมโฆษณชื่อสุญญตาปริทรรศน เลม ๒ 

ภิกขุ ฉ.ช.วิมุตตยานันทะ ไดยอเปนเลมเล็กแลวใหสำนักพิมพสุขภาพใจจัดพิมพ 

ออกมาเมื่อป ๒๕๔๕ บัดนี้ไดจัดพิมพขึ้นมาอีกครั้งหนึ่งโดยจัดรูปเลมใหมีสีสัน
สวยงามข้ึน เนื้อหาในเลมน้ี ไดมุงเนนใหทุกคนโดยเฉพาะอยางย่ิงฆราวาส 
ผูครองเรือน ไดศึกษาเรียนรูสุญญตา ซึ่งเปนหลักคำสอนที่เปนหัวใจของพุทธ-

ศาสนาตัง้แตตำ่สดุจนถงึสงูสดุหลากหลายแงมมุ เพราะถารูและเขาใจ “สญุญตา” 
อยางถกูตองแลว จะทำใหการปฏบิตัไิดผลจรงิและงายขึน้ เปนการยนการศกึษา

และปฏิบัติเพื่อการดับทุกขอยางแทจริง 

สุญญตา เปนเพชรเม็ดเอกของพุทธธรรม เปนธรรมะที่ทุกคนควรสนใจ
ศึกษาปฏิบัติ และนำไปใชในชีวิตประจำวัน จะทำใหอยูเย็นเปนสุข ทุกวัน และ

ทุกกรณี  
สำนักพิมพสุขภาพใจ 

พฤษภาคม ๒๕๕๔ 

คำนำ 
สำนักพิมพ 



หนังสือเรื่อง “สุญญตาธรรม (ฉบับยอ)” ไดยอมาจากหนังสือ 

“สุญญตาปริทรรศน เลม ๒” ของพุทธทาสภิกขุ ตัดตอนเอามา

เฉพาะภาคผนวก วาดวย “สุญญตาธรรม” ตั้งแตหนา ๒๖๑ ถึงหนา 

๕๒๐ มี ๑๒ ตอน สวนตอนท่ี ๑๓ เปนการตอบปญหา ไดตัดออก 

เมื่อยอแลว ไดนำลงพิมพเผยแผในนิตยสาร “ชาวพุทธ” ของพุทธ-

นิคม เชียงใหม จนจบ. 

ในการยอเรื่อง “สุญญตาธรรม” นี้ มีความประสงคจะรวบรวม

ใหเปนภาคผนวกของหนังสือ “ไกวัลยธรรม (ฉบับยอ)” เพราะเปน

เรื่องเดียวกัน คือ เปนการกลาวถึงเรื่องเกี่ยวกับ “ความวาง” อยาง

เดียวกัน. 

คำนำ 
ในการพิมพรวมเลมครั้งที่ ๑ 



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 5

บัดนี้ หนังสือ “ไกวัลยธรรม (ฉบับยอ)” ไดพิมพรวมเลมเสร็จ

แลว เปนหนังสือขนาด ๑๖ หนายกพิเศษ หนาถึง ๒๐๖ หนา มี 

๖๒๕ ขอ สวน “สุญญตาธรรม” เมื่อยอลงแลวได ๔๓๗ ขอ คิดเปน

จำนวนหนาประมาณ ๑๗๐ หนา ถารวมเขาดวยกันจะเปนหนังสือที่

หนาเกินไป จึงตองแยกออกมาพิมพตางหาก 

สวนภาคผนวกของหนังสือ “ไกวัลยธรรม (ฉบับยอ)” ได

รวบรวมเร่ืองเก่ียวกับการจัดงาน “ปลงศพ” ของหลวงพอพุทธทาส 

นำลงแทน ซึ่งมีเพียง ๓๔ หนา (หนา ๒๐๗ – ๒๔๐). 

ในการรวบรวมพิมพเรื่อง “สุญญตาธรรม (ฉบับยอ)” เปน

ความประสงคของสำนักพิมพ “สุขภาพใจ” โดยการแนะนำของ

สมาชิกสวนโมกข ผูอานหนังสือ “ไกวัลยธรรม (ฉบับยอ)” ทราบวา 

ขาพเจาไดยอหนังสือชุด “ธรรมโฆษณ” ของหลวงพอพุทธทาสไว

หลายเร่ือง และท่ียังมิไดพิมพรวมเลมก็มีอยู คุณวรุตม ทองเช้ือ กับ 

คุณสามารถ ยั่งยืน แหงสำพิมพ “สุขภาพใจ” ไดไปพบขาพเจาที่วัด

ชลประทานรังสฤษฏ ปากเกร็ด นนทบุรี เพื่อปรึกษาเกี่ยวกับการนำ

ตนฉบับไปพิมพรวมเลม. 

ขาพเจาไดมอบหนังสือ “คูมือมนุษย (ฉบับยอ)” ซึ่งพิมพรวม

เลมเปนครั้งที่ ๔ แลว ใหไปพิจารณาในการจัดพิมพเปนครั้งที่ ๕ 



6 คำนำ
ในการพิมพรวมเลมครั้งที่ ๑

ปรากฏวา สำนักพิมพ “สุขภาพใจ” ไดจัดพิมพเปนอยางดี ดวยความ

สุขุมรอบคอบและถูกตองเพื่อตองการใหหนังสือมีคุณภาพ ขาพเจาจึง

ยินดีมอบตนฉบับ “สุญญตาธรรม (ฉบับยอ)” ใหจัดพิมพรวมเลมเปน

ลำดับตอมา. 

เกี่ยวกับเรื่อง “สุญญตา” หลวงพอพุทธทาสไดแสดงไววา 

เปนเรื่องเดียวที่รวมขอปฏิบัติทั้งหมดของพุทธศาสนา ตั้งแตต่ำสุด

จนถึงสูงสุด และสามารถนำไปใชไดแกบุคคลทุกเพศทุกวัย และ 

ทุกสาขาอาชีพ โดยเหตุที่คนไมรูเรื่อง “สุญญตา” จึงทำใหเกิดปญหา 

ยุงยากลำบากเดือดรอนขึ้นทั่วไปทุกวงการ นับตั้งแตครอบครัวจนถึง

ประเทศชาติ ตลอดถึงคนทั้งโลก ฉะนั้น เรื่อง “สุญญตา” เปนส่ิงที่

ทุกคนควรสนใจศึกษาปฏิบัติ และนำไปใชในชีวิตประจำวัน จักทำให

อยูเย็นเปนสุขไดทุกวัน และทุกกรณี การที่สามารถเผยแผเรื่อง 

“สุญญตา” ใหกวางขวางสูสังคมทั่วไป จัดเปนบุญกุศลมหาศาล  

จึงขอขอบคุณและอนุโมทนาเปนอยางสูงตอสำนักพิมพ “สุขภาพใจ” 

ไว ณ โอกาสนี้. 

ในการบรรยายเร่ือง “สุญญตา” หลวงพอพุทธทาสมีความ

หนักใจอยูอยางหนึ่งคือ เมื่อพูดถึงเรื่องสุญญตาหรือความวาง คนสวน

มากเขาใจไปวาเปนความ “วางเปลา” ไมมีอะไรเลย จึงไมสนใจ 



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 7

ความจริง “ในความวางมีความเต็ม” คือเต็มไปดวยความสงบสุข 

เปรียบการกำจัดสิ่งสกปรกออกไปเสีย ที่ตรงนั้นก็จะเต็มอยูดวยความ

สะอาด อนัทำใหเกดิความสขุ นัน่แสดงวา “เมือ่วางจากความสกปรก 

จะทำใหเต็มอยูดวยความสะอาด” – “วางจากกิเลส ทำใหเตม็อยู

ดวยธรรมะ” – “วางจากความทกุข ทำใหเตม็อยูดวยความสขุ” ถา

เขาใจไดอยางนี้ ใครๆ ก็ยอมตองการความวาง คือ “สุญญตา”. 

การที่ชาวพุทธไมสนใจเรื่อง “สุญญตา” หลวงพอพุทธทาสมี

ความเห็นวา มีสวนมาจากพระไมสอนเรื่อง “สุญญตา” เพราะเห็นวา

พนสมัย พระบางพวกยังมีการตอตานเร่ืองสุญญตาวา ไมมีในพุทธ-

ศาสนา เปนของมหายานที่แตงขึ้นทีหลัง โดยเหตุนี้ จึงมีการตัดความ

มุงหมายท่ีแทจริงของการบวชออกไปเสีย คือ ในการบรรพชา

อุปสมบทมีคำกลาวแสดงถึงจุดมุงหมายของการบวชไววา “บวชเพ่ือ

ดับทุกข เพื่อทำพระนิพพานใหแจง” แตคำกลาวตอนนี้ถูกตัดออกเสีย

แลว ดวยความเขาใจวา เรื่อง “สุญญตา” หรือ “นิพพาน” เปนเรื่อง

พนสมัยเสียแลว แมบางพวกยังรักษาคำกลาวตอนนี้ไวอยู แตเอาไว

ตามประเพณีเทานั้นเอง จึงไมมีการสอนเรื่องนี้ มีพระมหาเถระผูใหญ

รูปหน่ึง ไดแสดงความเห็นไววา “ชาวพุทธมีแตศีล ๕ ก็พอแลว” ที่

ทานกลาวอยางนี้ก็เพราะเห็นวาแมแตศีล ๕ ก็ไมมี เมื่อศีล ๕ ไมมี 

แลวสุญญตาจะมีไดอยางไร. 



8 คำนำ
ในการพิมพรวมเลมครั้งที่ ๑

การที่เปนอยางนี้ ตรงกับพุทธทำนายที่วา ในอนาคตกาล คน

จะไมสนใจเรื่อง “สุญญตา” หรือ “นิพพาน” ดังพระพุทธภาษิตมีวา 

“...ในกาลยืดยาวฝายอนาคต จักมีภิกษุทั้งหลาย ผูที่มิไดอบรมกาย 

มิไดอบรมศีล มิไดอบรมจิต มิไดอบรมปญญา... สุตตันตะเหลาใดที่

เปนคำของตถาคต เปนขอความลกึ มคีวามหมายซ้ึง เปนชัน้โลกตุตระ 

วาเฉพาะดวยเร่ืองสุญญตา เมื่อมีผูนำสุตตันตะเหลานั้นมากลาวอยู 

เธอจักไมฟงดวยดี จักไมเงี่ยหูฟง จักไมตั้งจิตเพื่อรูทั่วถึงและจักไม

สำคัญวา เปนสิ่งที่ควรศึกษาเลาเรียน” ดังนี้ ขอนี้เปนการกลาวถึง

พระ เมื่อพระไมสนใจชาวบานก็ยิ่งหมดหวัง 

การที่วา “ไมสนใจ” หมายถึง คนสวนมาก เพราะคนสวนนอย

ยังมีความ “สนใจ” อยูบาง มิฉะนั้นจะไมเกิดสวนโมกขพลาราม จะ

ไมเกิดหลวงพอพุทธทาส ผูมีจุดยืนอยางมั่นคงตลอดกาล ในการ

ประกาศธรรมฝายโลกุตตระ จนทำใหพุทธบริษัทเมืองไทยสวนหนึ่ง มี

ความตื่นตัวสนใจธรรมะฝายโลกุตตระ อันวาดวยเรื่อง “สุญญตา” 

หรือ “นิพพาน” นับเปนการทวนกระแสมิใหพระพุทธศาสนาไหลไปสู

ความเสื่อม. 

ความจริงศาสนามิไดเสื่อม คนตางหากที่เส่ือมจากศาสนา 

เพราะไมสนใจธรรมะฝายโลกุตตระ อันหมายถึงเรื่องเกี่ยวกับ 



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 9

“สุญญตา” ถาเขาใจหลักธรรมเรื่อง “สุญญตา” จะทำใหเห็นวา ขอ

ปฏิบัติทุกขั้นตอนของพระพุทธศาสนา ยอมมี “สุญญตา” เปน

พื้นฐาน แมศีล ๕ ก็เปนขอปฏิบัติเพื่อ “สุญญตา” ขอนี้เปนอันกลาว

ไดวา เมื่อรูเรื่อง “สุญญตา” เพียงเร่ืองเดียว จะทำใหรูเรื่องอ่ืน

ทั้งหมดในพระพุทธศาสนา ดังมีคำกลาววา “รูหนึ่งรูหมด”. 

สัญญาณแหงความหายนะของสังคมแหงพระพุทธศาสนาใน

ปจจุบันนี้ อยูที่พระนวกะ คือ พระบวชใหมที่ไมเห็นความสำคัญของ

ธรรมะหรือพระพุทธศาสนา จึงมีการบวชตามประเพณีเพียง ๕ วัน ๗ 

วัน ๑๕ วัน แลวลาสิกขาไป แมพระนวกะที่บวชเขาพรรษา ๓ เดือน 

ก็ไมสนใจศึกษาธรรมวินัย ไมอยูในโอวาทของพระอุปชฌายอาจารย 

เปนลักษณะของผูมีความอวดดีดื้อรั้น ชอบทำอะไรตามความพอใจ

ของตนเอง อันเปนเรื่องของการเพิ่มพูนกิเลส ทั้งนี้เปนเพราะมีปญญา

รูจักแตเรื่องวัตถุ จึงทำใหจิตใจมีความมืดบอดตอการที่จะรูจัก

คุณธรรมในทางจิตใจ. 

ความจริงปญหานี้แกไดไมยาก เพียงแตทำใหเขาหันมาสนใจ

ธรรมะ โดยเฉพาะธรรมะเกี่ยวกับ “สุญญตา” เมื่อเขาสามารถรูและ

เขาใจ แลวนำ “สุญญตาธรรม” มาปฏิบัติในชีวิตประจำวันได ปญหา

ทั้งหมดจักสิ้นลงไปเองโดยไมตองแก เปรียบการเทน้ำออกจากแกว 



10 คำนำ
ในการพิมพรวมเลมครั้งที่ ๑

เพียงแตตะแคงแกว น้ำก็จะไหลออกมาเองจนหมด แตความยากอยูที่

เขาไมอยากเท เพราะไมรูวา น้ำที่อยูในแกวนั้นเปนยาพิษ คิดจะเท

เขาปากทาเดียว ดวยสำคัญผิดวาเปน “น้ำอำมฤต”. 

ในการแสดงธรรม พระพุทธเจาทรงปรับใจผูฟงใหเชื่อเสียกอน

จึงจะแสดง เชน ตอนแสดงธรรมโปรดปญจวัคคีย ทีแรกพระปญจ-

วัคคียไมเชื่อวาพระองคตรัสรูแลว ครั้นเมื่อปรับความเขาใจจนเกิด

ความเชื่อแลว จึงไดทรงแสดง “ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร” อันทำให

พระอัญญาโกณฑัญญะ ไดดวงตาเห็นธรรม ดังนี้. 

จิตใจของคนสมัยนี้ ถูกระบบการศึกษาแหงวัตถุนิยมชุดยอม

เสียจนดำมืดหนาทึบ จึงไมอาจมองเห็นแสงสวางแหงธรรมได ทำให

สำคัญตนวามีความรูมาก แตความจริงไมรูอะไรเลย เพราะยังตกอยู

ในสภาพที่เรียกวา “ความรูทวมหัว เอาตัวไมรอด” เปรียบหิ่งหอยใต

กะลาครอบ เพราะความรูทั้งหมดน้ันตั้งอยูบนฐานของ “ความ

เปลี่ยนแปลง” อันเปนตนเหตุของความทุกข สวนความรูที่แทจริงนั้น

ตองต้ังอยูบนฐานของ “ความไมเปล่ียนแปลง” อันไมถูกจำกัดดวย

เวลาและสถานที่ เรียก “อนันตกาล” และ “อนันตเขต”. 

สญัชาตแิหงหิง่หอยใตกะลาครอบท้ังหลาย เมือ่ไดยนิคำ ๒ คำนี ้

จะกอใหเกิดความฉงนสนเทหเปนอยางยิ่ง มีความสงสัยวาคำเหลานี้ 



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 11

มีอยูในโลกดวยหรือ ทำนองเดียวกับคำประกาศของพระพุทธเจา 

เรียกรองสาวกใหเขาประตูนิพพาน อันเปนแดนท่ีพนจากความตาย 

แตไมมีใครสนใจ พากันวิ่งหนีกันไปหมด ดังพระพุทธภาษิตมีวา  

“ประตูนครแหงความไมตาย ตถาคตเปดโลงไวแลว เพื่อสัตวทั้งหลาย

เขาถิ่นอันเกษม กระแสแหงมารผูมีบาป ตถาคตปดกั้นเสียแลว กำจัด

เสียแลว ทำใหหมดพิษสงแลว ภิกษุทั้งหลาย ! เธอท้ังหลาย จงเปน 

ผูมากมูนดวยปราโมทย ปรารถนาธรรมอันเกษมจากโยคะเถิด”. ดังนี้ 

เปนการทำใหเกิดความสงสัยแกชาวโลกวา “นครแหงความไมตายมี

อยูหรือ”. ผูที่ไมเชื่อจึงพากันวิ่งหนีไปเขา “ประตูนครแหงความตาย” 

ของพญามารกันหมด. 

พระผูมีพระภาคเจา ทรงนำแนกปญญาของชาวโลกไว ๓ 

ประการ เปรียบดอกบัว ๓ เหลา คือ ดอกบัวเหนือน้ำ ดอกบัวเสมอ

น้ำ และดอกบัวใตน้ำ หนังสือนี้พิมพขึ้นเพื่อประโยชนแกบุคคล ๒ 

ประเภท คือ ผูมีปญญาประเภทดอกบัวพนน้ำ กับ ดอกบัวเสมอน้ำ 

สวนดอกบัวใตน้ำนั้นสุดวิสัยจริงๆ ที่จะตามลงไปชวยได เพราะ

พระพุทธเจาก็ไมอาจชวยบุคคลพวกนี้ได ถาใครขืนตามลงไปชวย 

อาจถูกฉุดใหตายอยูใตน้ำก็เปนได. 



12 คำนำ
ในการพิมพรวมเลมครั้งที่ ๑

มีเรื่องเลาวา เทวดามาชวนหนอนที่คลุกเคลาอยูในหลุมสวมให

ไปอยูสวรรคดวยกัน หนอนเห็นวาอยูในหลุมสวมสบายดีแลว แถมยัง

ชวนเทวดาใหไปอยูดวยกันในหลุมสวม ตองยอมรับวาบุคคลประเภท

นี้มีอยู อยาพยายามขวนขวายเสียใหยากเลย จงปลอยไปตามวิถีทาง

ของเขาเถิด ลักษณะอยางนี้ พระพุทธเจาทรงปลงสังเวชวา “เกิดมา

เปนหมันเปลา”. 

สำนักพิมพ “สุขภาพใจ” ยอมเสี่ยงเปนอยางมาก ในการ

ตัดสินใจพิมพ “สุญญตาธรรม (ฉบับยอ)” ออกเผยแพร เพราะเห็นวา 

“ไกวัลยธรรม (ฉบับยอ)” อันกลาวดวยเรื่อง “ความวาง” เหมือนกัน 

ยังขายไมคอยออกเลย เพราะมีคนสนใจนอยมาก มีหลายคนแมขนาด

ครูบาอาจารยไดรับแจกหนังสือ “ไกวัลยธรรม (ฉบับยอ)” ไปแลว 

บอกวาอานไมรูเรื่อง ความจริงเปนเรื่องในตัวเองทั้งส้ิน คนเราเมื่อไม

พยายามขวนขวายใหรูจักตัวเองแลว เรื่องมันก็จบกันแคนั้น. 

คนสวนมากเขาใจผิดคิดวา ในความวางมีความวางเปลา แต

ที่แทในความวางมีความเต็ม ยกตัวอยางเชน เมื่อวางจากความ

สกปรกจะเต็มอยูดวยความสะอาด – วางจากความทุกขยอมเต็มอยู

ดวยความสุข – วางจากกิเลส ยอมเต็มอยูดวยธรรมะ ดังนี้เปนตน ขอ

ใหทุกทานจงไดรับ “ความเต็ม” ตามประสงค โดยอาศัยเคร่ืองมือ 



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 13

คือ “ความวาง”... ใครอยากเอามากจักไดนอย ใครอยากเอานอยๆ 

จักไดมาก ใครไมเอาอะไรเลยคือวาง จักไดทั้งหมด “วางคือเต็ม”. 

ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 

วัดพระเจดียงาม ต.บอตรุ อ.ระโนด จ.สงขลา  

๒๑ พฤศจิกายน ๒๕๔๐ 



คำนำสำนักพิมพ ๓ 

คำนำในการพิมพรวมเลมครั้งที่ ๑ ๔ 

บทนำ วางคือเต็ม ๑๗ 

๑. สุญญตาธรรมเปนเรื่องทั้งหมดของพุทธศาสนา ๔๑ 

๒. สุญญตาธรรมเปนเรื่องทั้งหมดของพุทธศาสนา (ตอ) ๕๑ 

๓. สุญญตาธรรมคือพุทธศาสนาเดิมแท ๖๓ 

๔. สุญญตาธรรมกับจิตวางเกี่ยวของกันอยางไร? ๗๗ 

๕. สุญญตาธรรมจำเปนแกฆราวาส ๙๗ 

๖. สุญญตาธรรมจำเปนแกฆราวาส (ตอ) ๑๑๗ 

๗. สุญญตาธรรมจำเปนแกคฤหัสถ ๑๓๕ 

๘. สุญญตาธรรมสำหรับวนปรัสถและสันยาสี ๑๕๙ 

๙. สุญญตาธรรม สรุปความสุญญตาธรรม ๑๗๓ 

๑๐. สุญญตาธรรม สุญญตาเกี่ยวกับการปฏิบัติ ๑๘๙ 

๑๑. สุญญตาธรรม หัวใจของการปฏิบัติเกี่ยวกับสุญญตา ๒๐๕ 

๑๒. สุญญตาธรรม สิ่งที่เรียกวา “สติ” เพียงคำเดียว ๒๑๙ 

สารบัญ 



สุญญตาธรรม
ฉบับยอ 



16 บทนำ

ถามีการเจริญ “สติสัมปชัญญะ” ในชีวิตประจำวัน  

จะทำใหพบกับพระนิพพานทุกคราวไป 



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 17

บทนำ  
วางคือเต็ม 

สิ่งที่ชาวโลกตองการเอามาใหเต็มมีอยู ๒ อยางคือ “ลาภ” 

กับ “เกียรติ” ดังที่พระพุทธเจาตรัสอยูเสมอวา สิ่งอันเปนที่ตั้งแหง

ความยึดถือของสรรพสัตวทั้งหลายไดแก “ตัวเรา” (เกียรติ) กับ  

“ของเรา” (ลาภ) 

ในทางจิตวิทยา ผูที่ ไดรับการยกยองวาเปน “บิดาแหง

จิตวิทยา” ไดแก ซิกมันต ฟรอยด ไดบัญญัติตนเหตุแหงพฤติกรรม

ของมนุษยวา มาจาก “กามารมณ” อันหมายถึงสิ่งที่เรียกวา “ของ

เรา” แตแอดเลอรผูเปนศิษยของฟรอยดแยงวา มาจาก “ความ

ตองการเปนคนสำคัญ” อันนี้ไดแกสิ่งที่เรียกวา “ตัวเรา” อาจารยกับ

ศิษยมองเห็นคนละดาน ความจริงถูกทั้งสองคนแตถูกคนละดาน เมื่อ

“ในความเต็มมีความวาง ในความวางมีความเต็ม” 



18 บทนำ

เอามารวมกันแลว ก็เปนความสมบูรณตามหลักพุทธศาสนา ซึ่ง

บัญญัติความยึดถืออันเปนตนเหตุของพฤติกรรมทั้งมวลของมนุษย

ลงในสิ่ง ๒ สิ่งคือ “ตัวเรา” (อัตตา) กับ “ของเรา” (อัตตนียา). 

เมื่อเกิดความตองการขึ้น เพื่อแสวงหาใหไดมาในสิ่ง ๒ 

ประการ คือ “ลาภ” (ของเรา) กับ “เกียรติ” (ตัวเรา) ชาวโลกผูไม

รูยอมไปแสวงหาดวย “การเอา” ตามอำนาจของความอยาก เมื่อ

ถูกผลักดันไปดวยความอยาก จะทำใหเกิดความไมรูจักอิ่ม ไมรูจักพอ 

ไดก็เหมือนไมได เพราะไดแลวไมเอา จะไปเอาส่ิงที่ยังไมไดอยูร่ำไป 

ทำใหเหน็ดเหนื่อยกระหืดกระหอบอยูตลอดเวลา เมื่อตัวเองไมพอ ก็

เปนเหตุใหมีการแยงชิงกับผูอื่นซึ่งมีความไมพอเหมือนกัน ทำใหมีการ

เอารัดเอาเปรียบกันดวยอำนาจความเห็นแกตัว นำมาซ่ึงการทะเลาะ

วิวาทบาดหมางกัน ถึงกับมีการฆาแกงกันในท่ีสุด จนกลายเปน

สงครามมหาสงคราม ทั้งหมดนี้มาจาก “ความอยาก” ที่ไมรูจักพอตัว

เดียว. 

ในเม่ือมีความไมรูจักพอในส่ิงที่ไดมา นั่นเปนการถึงสภาวะ

แหงความลมเหลวของชีวิต เพราะผูที่พอไมไดคือคนยากจนคน

แคน แมจะมีทรัพยนับดวยรอยลานก็ตาม ถาไมพอก็เปนเหมือนไมมี 

เก่ียวกับเรื่องนี้ พระพุทธเจาตรัสวา “สนฺตุฏฺีปรมํ ธนํ – ความ



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 19

สันโดษเปนทรัพยอยางยิ่ง” ความสันโดษ หมายถึง การ “รูจักพอ” 

ยินดีตามมีตามได ถาทำความรูสึกใหรูจักพอ ยินดีตามมีตามได  

นัน่แหละคือผูรำ่รวยท่ีแทจรงิ ผูรูจกัพอยอมไมเปนทาสของความอยาก 

คือวางจากความอยาก ทำใหมีความเปนอยูอยางเปนผูเต็มไปดวย

ความร่ำรวย เมื่อมีความยินดีในสิ่งที่มีอยูสิ่งนั้นเปนของเรา ถาไมยินดี

ถึงจะมีมากก็ไมใชของเรา เพราะความอยากจะผลักดันใหไปเอาสิ่งที่

ยังไมมีอยูร่ำไป. มีก็เหมือนไมมี นี่คือลักษณะของส่ิงที่เรียกวา “ใน

ความเต็มมีความวาง”. 

ในการแสวงหาใหไดมาทั้งลาภและเกียรติ จักสำเร็จไดดวย 

“การให” มิใชสำเร็จไดดวย “การเอา” คือใหลาภใหเกียรติแกผูอื่น 

แลวทั้งลาภและเกียรติจึงจะตกมาเปนของเรา คือทำลาภและเกียรติ

ใหวางไปจากเรา แลวลาภและเกียรตินั้นจะกลับมาเต็มอยูในเรา คน

สวนมากมักจะมีการอิจฉาริษยาในลาภและเกียรติของผูอื่น เมื่อจิต

ของเราไปทำลายความดีของคนอ่ืน ความดีนั้นจะมาอยูในใจเราได

อยางไร พวกเห็นแกตัวจักหาความเจริญมิได ผูที่มีความเห็นแกตัว

ยอมมีความตระหน่ีถี่เหนียว หวงแหนในลาภของตัว จักไมยินดีที่จะ

สละชวยเหลือผูอื่น ผูนั้นจะประสพความวิบัติในที่สุด ทรัพยนั้นจะถูก

ทำลายดวยโจรบาง ถูกทำลายดวยไฟบาง เพราะไมมีบุญคุมครอง 



20 บทนำ

การชวยเหลือผูอื่นคือการทำบุญ เกี่ยวกับเรื่องน้ี พระเยซูสอนวา จง

สะสมทรัพยไวในสวรรคที่โจรลักไมได ไฟไหมไมได อยาสะสมทรัพย

ไวในโลกที่โจรลักได ไฟไหมได ที่วาสะสมทรัพยไวในสวรรค หมายถึง

การสะสมทรัพยไวในจิตดวย การสรางบุญกุศลแหงการให การสะสม

ทรัพยไวในโลก หมายถึงการสะสมทรพัยไวเปนวัตถุดวยการเอา คือ

ยึดถือเอาเปนของตน ความจริงทุกสิ่งมิใชของเรา แตเปนของ

ธรรมชาติ เรามายืมใชชั่วคราวเทานั้น. 

สิ่งที่เรียกวา “ลาภ” ไดแกทรัพยสมบัติขาวของเงินทอง 

ทัง้หลาย พระพุทธเจาทรงเปรียบดวย “อจุจาระ” พระภกิษทุีเ่หน็แก

ลาภ เห็นแกปจจัยสี่ พระองคทรงตำหนิวา “ภิกษุกินคูถ” คูถคือ

อุจจาระ เปรียบดวยสัตวกินคูถ ในประเทศอินเดีย เรียก “ตัว

กังสฬกะ” เกี่ยวกับเรื่องนี้มีขอสังเกตอยูวา ใครฝนวาเปอนอุจจาระ

จักไดลาภ แตถาฝนวาเปอนอุจจาระแลวลางออกเสียคือเสียลาภ. 

“อุจจาระ” เปนอาหารอันโอชะของสัตวเดรัจฉาน เมื่อสัตว

เดรัจฉานเห็นกองอุจจาระ จะรีบเขาไปกอบโกยเอาดวยความยินดี 

คนกินอุจจาระเหมือนกัน แตกินโดยออม คือใสปุยตนไมไปกอน แลว

คนกินผักพืชผลไมที่สำเร็จมาจากอุจจาระ อุปมาขอนี้ พระพุทธเจา

ตองการจะชี้ใหเห็นวา ผูใดแสวงหาทรัพยดวยความอยาก ดวยความ



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 21

เห็นแกตัว เชน พวกโจร พวกคดโกง ทุจริตคอรัปชั่น พวกเลนหวย 

เลนเบอร เลนการพนัน เปนตน เปนลักษณะของผูเปนทาสเงิน เปนผู

มีฐานะเทาเทียมกับเดรัจฉาน เมื่อตายไปจะไปเกิดเปนเดรัจฉาน โดย

เหตุนี้ ทานผูรูจึงไมเปนทาสเงิน ไมตกอยูในอำนาจของเงิน ไมถือเอา

เงินเปนพระเจา มีการใชเงินในฐานะผูเปนนาย คือสละไปกอนแลวจะ

กลับมาเปนของเราทีหลัง เหมือนอุจจาระใสปุยตนไม อันนี้เปน

ลักษณะของมนุษยอันหมายถึงผูมีใจสูง คือสูงกวาเดรัจฉาน เมื่อตาย

ไปจะกลับมาเกิดเปนมนุษย. 

ผูเปนมนุษยจะใชเงินดวยการให การบริจาค การเสียสละ 

เพื่อเห็นแกความสุขของผูอื่น เห็นแกประโยชนสวนรวม นา

ประหลาดตรงที่วา เงินทองขาวของทรัพยสมบัติที่สละออกไป มัน

กลับมาเปนของเราคือแปรรูปเปน “ธรรมธาตุ” หรือ “คุณธรรม” มา

อยูที่จิต มาสะสมอยูในจิตเหมือนกับฝากธนาคารจิตเอาไว เพราะเรา

เสียสละดวยเจตนาของจิต คำที่กลาววา “ทำดีไดดี” ก็คือไดคุณธรรม

เกดิขึน้ในจติ เมือ่สิง่เหลานัน้ไปอยูในจติแลว จะกลายเปนแกวสารพดันึก 

คือนึกเมื่อไรไดเมื่อนั้น. 

โดยเหตุนี้ คนโบราณจึงสอนวา “เอาบุญกอนแลวัตถุมา

เอง” คือสละไปกอนแลวผลตอบแทนจะมาทีหลัง แตการเสียสละ



22 บทนำ

นั้นตองไมหวังผลตอบแทน จึงจะไดบุญเต็มที่ คือทำบุญแบบปด

ทองหลังพระ สุภาษิตทิเบตมีวา “เมื่อทานทำประโยชนผูอื่นอยู ไม

จำเปนตองทำประโยชนเพื่อตน เพราะนั่นเปนประโยชนของตนอยู

แลว” ฉะนั้น ผูที่เขาใจในกฎแหงกรรมจึงกลาววา “ทำอยางใดได

อยางนั้น”...เมื่อทำประโยชนผูอื่น ประโยชนนั้นเปนของเรา ดัง

ตัวอยางมีวา “ผูใดทำบุญดวยอาหาร จะไมอดอาหาร” ดังนี้เปนตน. 

การให การบริจาค การเสียสละ หมายถึง การทำวัตถุใหวาง

จากเราไปเสีย แตแลวกลับไปเต็มอยูในจิต โดยเหตุนี้ สุภาษิตจึงกลาว

ไววา “ในความวางมีความเต็ม” เกี่ยวกับเรื่องน้ีพระพุทธเจาทรง

แสดงอุปมาไววา “เมื่อเรือนถูกไฟไหม สิ่งของใดท่ีนำหนีไฟออกมาได 

สิ่งของน้ันยอมเปนของเรา แตสิ่งของใดท่ีนำออกมาไมได สิ่งของน้ัน

เปนของไฟ คือถูกไฟไหมหมด ฉันใด สิ่งของใดที่นำออกจากกิเลสแหง

ความเห็นแกตัว บริจาคออกเปนทาน สิ่งของน้ันเปนของเรา สิ่งใดท่ี

กนิเองใชสอยเอง สิง่นัน้สญูเปลา เหมอืนถกูไหมในเรอืนทีไ่ฟไหม ฉนันัน้”. 

นาสงสารนักการเมืองท่ีไมรูความจริงขอนี้ มีการแสวงหา

ประโยชนเพื่อตน หรือพวกของตน พากันประสพความหายนะลมจม

กนัเปนแถว แมนกัการเมอืงตางประเทศกม็ตีวัอยางใหเหน็ ตรงกนัขาม

พระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว ทรงทำหนาที่เพื่อประโยชนสุขของ



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 23

พสกนิกรท่ัวประเทศ ทำใหพระองคทรงต้ังอยูในฐานะเปนกษัตริย

ของโลก ไดรับการยกยองสรรเสริญทั่วโลกวาเปนกษัตริยผู

ทรงทศพิธราชธรรม มหาตมคานธีของประเทศอินเดียก็เชนเดียวกัน 

ทำหนาที่เพื่อสันติสุขของชาวอินเดียและของโลก จึงไดรับการยกยอง

เปนมหาบุรุษของโลก “ผูไมรูจักตาย” การที่นักการเมืองของประเทศ

ไทยสวนมาก มองสิ่งที่เปดเผยเหลานี้ไมเห็น เพราะถูกความคิดที่เปน

ฝายอกุศล ๓ ประการปดบังเอาไว ชนิดที่เรียกวา “เสนผมบังภูเขา”. 

ความคิดที่เปนอกุศล ๓ ประการนั้น ไดแก ความคิดในทาง

กาม คิดในทางพยาบาท คิดในทางเบียดเบียน เรียก “อกุศลวิตก 

๓” คือ กามวิตก พยาปาทวิตก วิหิงสาวิตก หมายถึงความคิดที่จะ

เอา จะได จะมี จะเปน ใครขวางทางมีการแยงชิงผลประโยชนกัน ก็มี

การพยาบาทปองรายฆาแกงกัน ทั้งนี้เพราะมีความคิดไปในทางเห็น

แกตัวเปนพื้นฐาน อกุศลวิตกทำใหใจมืดเปนที่ดับของปญญา มองไม

เห็นบาปบุญคุณโทษ ทำใหเกิดความรูสึกอึดอัดคับแคบใจ หวาดหวั่น

ระแวงภัยอยูตลอดเวลา พระพุทธเจาทรงเปรียบเร่ืองนี้เหมือนกับการ

เลี้ยงโคในฤดูทำนา ตองเลี้ยงบนคันนาซึ่งเนื้อที่คับแคบ และตองระวัง

อยาใหวัวไปกินขาวของชาวนา จะถูกปรับไหม. 



24 บทนำ

กิเลสทั้งหลายทุกชนิดเกิดมาจากความเห็นผิด (มิจฉาทิฏฐิ) 

เมื่อรูอยางนี้วิธีแกจึงไมยาก เพียงแตทำความเห็นถูก (สัมมาทิฏฐิ) 

ใหเกิดขึ้น จักทำใหกิเลสดับและความทุกขก็พลอยดับไปดวย 

เพราะความทุกขมาจากกิเลส นั่นคือ นำสิ่งที่ตรงกันขามกันมาแก 

ไดแก “กุศลวิตก ๓” คือ เนกขัมมวิตก (คิดออกจากกาม) อพยาปาท

วิตก (คิดไมพยาบาทปองราย) อวิหิงสาวิตก (คิดในทางไมเบียดเบียน) 

กุศลวิตกทำใหใจสวางเปนที่เกิดของปญญา ทำใหรูจักบาปบุญ

คุณโทษ ประโยชนมิใชประโยชน พระพุทธเจาทรงเปรียบเร่ืองน้ี

เหมือนการเลี้ยงโคในฤดูที่เสร็จการเก็บเกี่ยวแลว มีพื้นท่ีโลงกวาง ไม

ตองหวาดหวั่นระแวงภัย ปลอยใหฝูงโคกินหญาไปตามสบาย เพียงแต

เหลือบดูเปนครั้งคราวก็พอแลว. 

อกุศลวิตกที่สรางเปนปญหาสังคมอยูในเวลาน้ี ไดแกการ

ขยายตัวของกามารมณอยางสุดเหวี่ยงไมมีขอบเขต จนถึงกับมีการ

ซื้อขายสิ่งสนองกามารมณกันอยางกวางขวางระดับโลก ทั้งที่เปน

สินคาเขาและสินคาออก ทั้งนี้เพราะมีความคิดแตจะเพิ่ม ไมรูจักคิดที่

จะลด เนื่องจากเขาใจผิดคิดวานั่นคือความสุขชั้นยอด ที่แทเปนความ

สุขชนิดดื่มน้ำตาลเจือยาพิษ...ในทางพยาบาทปองรายก็มาจากความ

เห็นผิด คิดวาฆาเขาเราไดประโยชน ที่แทจะมีการสนองกรรมใหตัว



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 25

เองถูกฆาในภายหลัง...ในทางเบียดเบียนหมายถึงการเบียดเบียน

ตนเอง ที่เห็นชัดเวลานี้คือปญหายาเสพติด ความจริงยาเสพติดทีแรก

ใหความสุขโปรงโลงเบาสบาย คลายเครียด แตผลท่ีตามมาคือการ

เสพติดและทำลายตนเอง สิ่งเหลานี้จักแกไดดวยการเปลี่ยนความคิด

ไปในทางตรงกันขาม คือคิดตามทางของฝาย “กุศลวิตก”. 

เกี่ยวกับความคิดในทางกาม พระพุทธเจาทรงแสดงโทษไว

วา “กามท้ังหลายมีรสอรอยนอย มีทุกขมาก มีความคับแคนมาก 

โทษอันแรงรายมีอยูในกามนั้นอยางยิ่ง” ทรงเปรียบอันตรายไว

หลายอยาง เชน การดื่มน้ำตาลเจือยาพิษ การเกาขอบแผล การถือ

คบไฟทวนลม ดังน้ีเปนตน ความคิดในทางกามเกิดมาจากการ

ทำความรูสึกในส่ิงน้ันวาสวยวางาม แตความจริงเปนซากศพ ฉะน้ัน 

เมื่อมองเห็นตามเปนจริงวา “เปนอสุภะ” เปนซากศพไมสวยไมงาม 

ความคิดในทางกามก็ดับ เปนลักษณะของความอ่ิม ความพอในทาง

กามารมณ เพราะไมตองการอีกแลว นี่ไมรูจักคิดในทางปลอยวาง 

เรื่องกามารมณจึงลุกลามเตลิดเปดเปงไปกันใหญ จนถึงกับพอทำผิด

กับลูกสาวตนเองก็มี ขาราชการผูนอยตามหัวเมือง มีความหนักใจใน

การตอนรับเจาใหญนายโตจากสวนกลาง คือ นอกจากจะมีการเลี้ยงดู

อยางดีแลว ยังตองมีการปูเสื่อดวย. 



26 บทนำ

เกี่ยวกับความคิดในทางพยาบาทปองราย ความคิดอันนี้

ที่แทเปนการจุดไฟเผาตนเอง คนอื่นโดยเฉพาะผูที่ถูกพยาบาทไม

รับรูดวย ถาสำเร็จผลเปนการฆาเขาตาย ยอมหมายถึงการฆาตนเอง 

ทำใหเกิดความรูสึกเหมือนตายทั้งเปน คือตายทางวิญญาณ คนที่ฆาผู

อื่นคือคนโง เพราะฆาไดแตรางกายเขาเทานั้น สวนจิตใจหรือ

วิญญาณมิไดตายตามไปดวย จักมีการเวียนวายไปสูการเกิดใหมตอไป 

โดยเหตุนี้ การตายทางกายจึงเปรียบเหมือนงูลอกคราบ งูทิ้งคราบไว

ที่นี่ แตตัวงูไปท่ีอื่นแลว คราบงูเปรียบรางกาย ตัวงูเปรียบจิตใจหรือ

วิญญาณ เมื่อเปนอยางนี้ การฆาผูอื่นนอกจากจะไมถูกตัวจริงของเขา

แลว ยังเปนการชวยรับบาปกรรมของเขามาเปนของตัวดวย ฉะนั้น ผู

ที่คิดฆาผูอื่นคือคนโง คนฉลาดจึงคิดในทางแผเมตตา เปนการทำศัตรู

ใหเปนมิตร มีการอยูรวมกันในโลกอยางมีความสุข. 

การฆาผูอื่นใหตายสมใจ ตองเปนการฆาทางวิญญาณ คือ 

ทำวิญญาณของเขาใหอยูในอำนาจของเรา เชน พระพุทธเจาฆา

องคุลิมาลใหตายจากโจรใจราย มาเกิดเปนพระสงฆผูสงบ เปนการ

ทำใหองคุลิมาลมาอยูใตอำนาจของพระพุทธเจา การฆาอยางน้ีเปน

ชัยชนะที่เด็ดขาด ถาเปนการฆาทางรางกาย จะมีการจองเวรกันไม

สิ้นสุด การที่ใครคิดจะฆาใครสักคน แสดงวาผูนั้นทำไมดีกับเรา วิธีฆา



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 27

ที่ถูกวิธีคือ การเปล่ียนความไมดีของเขาดวยความดีของเรา ใหกลับ

มาเปนมิตรสหายหรือเพื่อนตาย ในกรณีอยางนี้ เปนการเอาชนะดวย

เมตตาธรรม ฉะน้ัน ถาคิดจะฆาใครสักคน จงฆาใหถูกตัวเขาคือฆา

วิญญาณ ทำตัวเขาใหมาเปนของเรา หรือเปนอยางเดียวกับเรา คือ

เปนคนเดียวกัน. 

เกี่ยวกับความคิดในทางเบียดเบียน เปนความคิดที่ตั้งอยูบน

ความยึดถือวาเปนตัวเราของเรา ทำใหเกิดความเห็นแกตัว 

แสวงหาความสุขเพื่อตัวโดยไมคำนึงถึงความเดือดรอนของผูอื่น 

การทำอยางน้ีนอกจากจะเปนความสูญเปลาแลว ยังเปนการสราง

ความทุกขใหเกิดขึ้นแกตนเองดวย เพราะ “การใหทุกขแกทาน ทุกข

นั้นถึงตัว” ในกรณีพวกติดยาเสพติด ก็เปนการแสวงหาประโยชนเพื่อ

ตัว เชน คนสูบบุหรี่ในที่ชุมชน นอกจากเปนการทำรายตนเองแลว ยัง

เปนการทำรายผูอื่นดวย กฎหมายหามสูบบุหรี่ในที่ชุมชนไดประกาศ

ออกมาหลายปแลว แตยังมีคนสูบบุหรี่บนรถเมลอยูอกี ทำไมรูไมชี้ ไม

รูสึกสะกิดใจบางเลยหรือวาผิดกฎหมาย และเปนที่รังเกียจของสังคม 

แมยาเสพติดอยางอ่ืนก็มีลักษณะเปนการเบียดเบียนตนเองและผูอื่น

ดวยอาการอยางน้ี ตามท่ีกลาวมาน้ีเปนเพียงตัวอยางบางประการ

เกี่ยวกับความคิดในทางเบียดเบียน. 



28 บทนำ

วิธีแกความคิดในทางเบียดเบียน จักสำเร็จไดดวยการคิดใน

ทางตรงกันขาม คือคิดในทางไมเบียดเบียนท้ังแกตนเองและผูอื่น 

ดวยการปลอยวางความยึดถือในความเปนตัวเราของเรา ลักษณะ

อยางน้ีเปนการแสดงถึงการเขาไปเบียดเบียนความยึดถือ นั่นคือแก

ความคิดในทางเบียดเบียนดวยการเบียดเบียนความยึดถือ ถาคิดดวย

ความยึดถือ ทำใหเกิดทุกข ทำใหตนเปนศัตรูกับตนเอง ถาคิดดวย

การปลอยวางความยึดถือ เปนการทำใหตนเปนมิตรกับตนเอง เพราะ

ทำใหเกิดความสุข. 

การที่ตองบรรยายเกี่ยวกับวิตก ๖ ประการมาอยางยืดยาว 

ก็เพื่อตองการเปดตานักการเมือง ขาราชการผูใหญ ตลอดจน

นายทุนท้ังหลาย ผูกำลังตกอยูใน “โมหะภูมิ” ตามพระราชนิพนธ

ของพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว เรื่อง “พระมหาชนก” อันเปนผู

กำลังนำชาติไปสูความหายนะ ดวยความไมรูเทาถึงการณ ใหเกิด

ความรูสึกสำนึกในความผิดพลาดที่เกิดขึ้น เพราะเหตุแหงความคิดใน

ทางอกุศล ๓ ประการ คือ คิดในทางกาม คิดในทางพยาบาท คิดใน

ทางเบียดเบียน ใหเปลี่ยนความคิดไปในทางท่ีถูกตอง เปนกุศล ๓ 

ประการ คือ คิดในทางออกจากกาม คิดในการไมพยาบาท คิดในการ

ไมเบียดเบียน จักเปนการทำใหเกิดความสุข ความสงบ และความ



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 29

รอดปลอดภัย ทั้งแกตนเองและผูอื่น ตลอดจนประเทศชาติโดยสวน

รวม เคยคิดกันบางหรือเปลาวา เมื่อชาติอยูรอดทุกคนก็ปลอดภัย 

ใครคิดทำลายชาติดวยการเอาตัวรอด ผูนั้นจักไมไดรับความรอด. 

ตามที่กลาวมาน้ี เปนการช้ีใหเห็นถึงหลักในการแกปญหา 

หรือแกกิเลสอยางถูกวิธี คือ นำสิ่งที่เปน “คู” กันมาแก เมื่อเกิด  

“อกุศลวิตก” ก็นำเอา “กุศลวิตก” มาแก ลักษณะอยางนี้ ถากลาว

ใหถูกตามความเปนจริงก็คือ เปล่ียนตัวอกุศลใหเปนกุศล เปรียบการ

แปลงขาวสารใหเปนขาวสุกดวยการหุง ขาวสารเปรียบดวยกิเลสอัน

เปนฝายอกุศล ขาวสุกเปรียบดวยธรรมะอันเปนฝายกุศล การหุง

เปรียบดวยปญญา หมายความวา เมื่อกิเลสเกิดขึ้น เอาปญญามา

เปลี่ยนใหเปนธรรมะเสีย “อกุศลวิตก” เปนกิเลส ใชปญญามาเปลี่ยน

ใหเปน “กุศลวิตก” จะทำใหพบธรรมะในที่เดียวกัน. 

“อกุศลวิตก” มีความตองการที่จะเอามาใหมีใหมากใหเต็ม ผล

ท่ีเกิดขึ้นกลับเปนความวางคือสูญเปลา ดังที่กลาวมาแลว แตถาทำ

อกุศลวิตกใหวางเสีย โดยเอา “กุศลวิตก” มาแทนท่ี จะทำใหจิตใจ

เต็มขึ้นดวยความสะอาดบริสุทธิ์ มีความสุขสงบ อันเปนสิ่งที่ทุกคน

ปรารถนา สมดังสุภาษิตท่ีวา “ในความวางมีความเต็ม” ถาเจาใหญ

นายโตหรือนักการเมืองมีความเขาใจเรื่องนี้กันบาง จะไมมีการนำบาน

เมืองไปลงเหว ดังที่เปนอยูในเวลานี้. 



30 บทนำ

ถาพิจารณาใหกวางขวางออกไปอยางไมมีขอบเขต จะพบ

วา “สุญญตาธรรม” หรือ “ธรรมอันวาดวยความวาง” จัดเปน

หัวใจของพุทธศาสนา ครอบคลุมธรรมะทั้ง ๘๔,๐๐๐ พระธรรม

ขันธ คือเปนทั้งหมดของพุทธศาสนา รูเรื่อง “ความวาง” เร่ือง

เดียว จักทำใหเขาถึงไดทุกเรื่อง ดังมีคำกลาววา “รูหนึ่งรูหมด” 

พระพุทธภาษิตที่หมายถึงสิ่งนี้คือ “สพฺเพ ธมฺมา นาลํ อภินิเวสาย – 

สิ่งทั้งหลายท้ังปวงไมควรยึดมั่นถือมั่น” ดังนี้ นั่นคือปลอยวางให

หมดแลวจะไดทั้งหมด หมายความวา ถาทำทุกส่ิงใหวางจากความ

ยึดถือ จักทำใหเขาถึงสิ่งทั้งปวง มีสิ่งทั้งปวงเต็มอยูตรงน้ัน อยางน้ี

เรียกวา “วางคือเต็ม”. 

นักวิทยาศาสตรทำยานอวกาศ คิดฝนจะไปยังดวงดาวตางๆ 

นอกโลก พยายามอยูเปนเวลาสิบๆ ป ไปถึงไดแคดวงจันทรเทานั้น

เอง การไปในทำนองนี้คนทั้งโลกยอมหมดหวังที่จะไป แต

พระพุทธเจามีวิธีที่จะนำคนทั้งโลกใหไปถึงทุกโลกไดโดยไมตองไป 

เพราะมีหลักอยูวา “ไมไป ไมมา ไมหยุด” จึงจะถึง การไปคือความ

โลภ การมาคือความโกรธ การหยุดคือความหลง ฉะนั้นการทำใหวาง

จากการไป การมา การหยุด จะทำใหถึงโลกทุกโลกที่ตัวเองโดย “ไม

ตองไป”. 



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 31

มาคิดดูงายๆ อยางนี้ โลก ดวงอาทิตย ดวงจันทร ดวงดาว 

รวมท้ังจักรวาลตางๆ สิ่งเหลานี้ทั้งหมดยอมตั้งอยูใน “อวกาศ” 

คือที่วาง ถามีการทำตัวใหเปนอวกาศ หรือที่วาง จักเปนการทำให

เขาถึงทุกโลกทุกสิ่ง หรือมีทุกสิ่งอยูตรงนั้นโดย “ไมตองไป” เมื่อมี

ทุกสิ่งแลวความอยากก็หมดไป นั่นคือ “ตัณหา” หรือความอยาก

ยอมดับไปพรอมกับการเขาถึงความวาง เพราะมีความอิ่ม ความพอ 

ความเต็ม อยูตรงนั้น เปรียบคนกินอาหารอิ่มแลว แมจะมีอาหาร

วิเศษอยางไรมาอีก ก็ไมตองการแลว การเปรียบในลักษณะอยางนี้ 

ใครๆ ก็สามารถเปรียบไดกับสิ่งอื่น และจะไดผลอยางเดียวกัน คือ 

เมื่อพอแลวอิ่มแลวยอมไมตองการอะไรอีก ผูที่มีชีวิตอยูดวยความอิ่ม

ความพอยอมเปนสุข ตรงกันขามกับผูที่ไมรูจักพอ ยอมมีความหิว

กระหายเปนทุกข จะตองตายไปอยางโหดรายทารุณดวยอาการหิว

กระหาย เพราะไมสามารถเอาอะไรติดตัวไปไดเลย ทั้งๆ ที่เก็บสะสม

ไวอยากมากมายกายกอง คงจะตะโกนออกมาอยาง “ตัวเล็น” ที่

เสียดายผาจีวรวา “กูไมยอมๆ อยาเอาของกูไป”. 

เร่ืองมีอยูวา มีพระภิกษุรูปหนึ่งไดจีวรใหมมา มีความรักหวง

แหนในจีวรนั้นอยางยิ่ง เมื่อตายไปดวยจิตมีความผูกพันในจีวร ทำ

ใหไปเกิดเปน “ตัวเล็น” อยูที่จีวรนั้น ตามระเบียบวินัยของสงฆ 



32 บทนำ

ตองนำจีวรน้ันเขาที่ประชุมสงฆ เพื่อลงมติมอบใหแกผูที่สมควรจะได

รับ แตตัวเล็นยังหวงผาจีวรนั้นอยู จึงรองตะโกนออกมาวา “กูไม

ยอมๆ” พระพุทธเจาไดยินเสียงนั้น จึงสั่งพระอานนทใหเก็บผาจีวร

นั้นไวกอนจนกวาจะครบ ๗ วัน จึงคอยนำมาจัดการตามระเบียบ 

ทั้งนี้เพื่อสงเคราะห “ตัวเล็น” อยาใหเปนบาปที่โกรธพระสงฆผูรับ

จีวรไป เมื่อครบ ๗ วันตัวเล็นก็ตายแลว จึงจัดการได. 

ขอนี้ตองการแสดงใหเห็นวา การยึดถือในวัตถุทรัพยสินขาว

ของเงินทาง ดวยอาการที่ไมรูจักอิ่ม ไมรูจักพอ จะทำใหพบกับ

ความสูญเปลา เพราะทุกสิ่งยอมเปลี่ยนแปลง ไมมีอะไรเท่ียงแท

ถาวร ฉะนั้นใครตองการเอาวัตถุมาใหเต็ม กลับไดความวางเปลา สม

ดังสุภาษิตที่วา “ในความเต็มมีความวาง”. 

วิธีทำใหเขาถึง “สุญญตา” หรือ “ความวาง” เพื่อไดรับผลเปน

ความเต็ม พระพุทธเจาตรัสไวในสติปฏฐานสูตร วาดังนี้ :- 

“อาตาป สมฺปชาโน สติมา, วิเนยฺย โลเก อภิชฺฌาโทมนสฺสํ” 

แปลวา – มีสติ มีสัมปชัญญะ มีความเพียร, นำความพอใจ

และความไมพอใจในโลกออกเสียได. 

สิ่งที่เรียกวา “สติสัมปชัญญะ” เปนเหตุ ความวางจากความ

พอใจและความไมพอใจเปนผล หมายความวา “สติ” ทำใหอารมณ



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 33

ภายนอกวาง “สัมปชัญญะ” ทำใหตัวตนวาง เมื่อวางทั้งขางนอกและ

ขางในกิเลสจึงไมมีที่ตั้ง เมื่อจิตไมมีกิเลสยอมเปนจิตที่บริสุทธิ์ในขณะ

นั้น มีความบริสุทธิ์อยางเดียวกับจิตของพระอรหันต แตปรากฏเพียง

ชั่วขณะเดียวที่มีสติสัมปชัญญะ ถาเจริญ “สติสัมปชัญญะ” ใหมีความ

เพียรติดตอไมขาดสายเปน “อาตาป” ความบริสุทธิ์อันนั้นจะเพ่ิมพูน

ขึ้น เปรียบน้ำหยดลงตุมทีละหยด ยอมทำใหน้ำเต็มตุมไดฉันใด การ

เจริญ “สติสัมปชัญญะ” บอยๆ จะทำให “ความวางจากกิเลส” 

เพิ่มขึ้น ฉันนั้น. 

โมฆราชมาณพไดถามปญหากับพระพุทธเจาวา “อันบุคคลจัก

พิจารณาเห็นซึ่งโลกเปนอยางไร จึงพนวิสัยมัจจุราชเสียไดมัจจุราช

จักมองไมเห็น” พระพุทธเจาตรัสตอบวา “ดูกรโมฆราชมาณพ ทาน

จงเปนผูมีสติพิจารณาเห็นโลกโดยความเปนของวาง (สุญญตา) 

แลวถอน “อัตตานุทิฏฐิ” ความตามเห็นวาเปนตัวตนออกเสียได 

มัจจุราชจักมองไมเห็น เปนผูขามพนวิสัยแหงมัจจุราชเสียได” 

ดังนี้. 

ขอนีเ้ปนการแสดงวา “โลก” คอื รปู เสียง กลิน่ รส โผฏฐพัพะ 

ธรรมารมณ อันจัดเปนอายตนะภายนอก ๖ จักถูกทำใหวางโดยอาศัย 

“สติ” คือการกำหนดรูอารมณปจจุบัน สวนการถอนความตามเห็นวา



34 บทนำ

เปนตัวตนคือ “อัตตานุทิฏฐิ” จักสำเร็จไดดวยการกำหนดซอนรูลงใน

สติ ไดแก “สัมปชัญญะ” เปนการกำหนดอดีตของสติที่ดับไปแลว นั่น

คือ สัมปชัญญะทำใหความเห็นวาเปน “ตัวตน” เปนของวาง คือวาง

จากอายตนะภายใน ๖ ไดแก ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เรียกวา เปน

การทำใหตัวหาย คือ “หายตัว” เมื่อตัวหายเสียแลว มัจจุราชจึง

มองไมเห็น เมื่อมัจจุราชมองไมเห็นก็คือ “ไมตาย” เปนการทำให

เขาถึง “อมตธรรม” คือ “ธรรมแหงความไมตาย” เรียกสั้นๆ วา  

“ผูไมตาย”. 

ตามที่กลาวมา เปนการแสดงใหเห็นวา การเขาถึง “อมต-

ธรรม” หรือความไมตาย จักสำเร็จไดดวยการเจริญสติสัมปชัญญะ 

เมื่อวางจากความตาย จักทำใหเต็มอยูดวยความไมตาย คือ “อมต-

ธรรม” หรือ “นิพพาน” – “ในความวาง มีความเต็ม” อุปมาที่วา  

“สัมมาทิฏฐิเปนรุงอรุณของนิพพาน” เปนการแสดงถึงความสำคัญ

ของสติสัมปชัญญะวา เปนตนเหตุโดยตรงของนิพพาน คือเมื่อมี  

“สติสัมปชัญญะ จะตองมี “นิพพาน” เพราะสติสัมปชัญญะเปนองค

ประกอบของ “สัมมาทิฏฐิ”. 

ตามความหมายของอุปมามีวา เมื่อมีรุงอรุณคือมีแสงเงิน

แสงทองปรากฏข้ึนในยามเชา อีกไมนานดวงอาทิตยก็จะโผลขอบฟา



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 35

ขึ้นมา มีอยูอยางนี้เปนประจำชั่วนาตาป ไมเคยละเลยหรืองดเวน ขอ

นี้ฉันใด เมื่อมี “สติสัมปชัญญะ” หรือ “สัมมาทิฏฐิ” สิ่งที่ตามมาทุก

คราวไป ไมเคยหลีกเลี่ยงหรือยกเวน สิ่งนั้นคือ “นิพพาน” ฉันนั้น ขอ

นี้เปนการแสดงวา เมื่อมี “สติสัมปชัญญะ” สิ่งที่ปรากฏทันทีคือ 

“นิพพาน” เห็นไดอยางนี้ยอมทำใหเขาใจไดวา การเขาถึง “นิพพาน” 

เปนสิ่งที่ไมยากเลย. 

คนโบราณไดกลาวเปนคำสภุาษติไววา “สวรรคในอก นรกในใจ 

นิพพานอยูไมไกล หายใจไดยิน” ดังนี้ แสดงวาทุกสิ่งมิไดอยูนอกตัว 

แตเปนสิ่งที่หาพบไดในตัวเรา โดยเฉพาะนิพพาน ที่วาหายใจไดยิน 

หมายความวา จักพบนิพพานไดที่ลมหายใจ เรียกการเจริญ “อานา-

ปานสติ”. 

ในการกำหนดดูลมหายใจ ตองดูที่จุดกระทบภายนอกซึ่งมี ๒ 

จุด ไดแกจุดที่ปลายจมูก กับจุดที่เหนือริมฝปาก จุดใดจุดหนึ่ง ทั้งลม

เขาและลมออกเพงดูอยูที่จุดเดียวนั้น ไมตามลมเขา ไมตามลมออก 

ถาตามลมเขาทำใหรูสึกอึดอัด ตามลมออกทำใหคิดฟุงซาน เพราะ

หลักการมีอยูวา “ฝกกายตองเคลื่อนไหว ฝกใจตองหยุดนิ่ง” คือนิ่ง

อยูที่จุดกระทบ ขอควรระวังเก่ียวกับลมหายใจ นอกจากจะไมวิ่งตาม

ลมแลว ยังตองไมแกลงทำลมเขาออกดวย การแกลงทำลม จะทำให



36 บทนำ

เครียดและปวดหัว หนักเขาจะเปนโรคประสาท กินไมไดนอนไมหลับ 

มีคนเคยทำผิดและไดรับโทษอยางนี้มาแลว. 

การเพงดูลมหายใจตามแบบโบราณ ใชคำบริกรรมวา “พุท - 

โธ” ดูลมเขาบริกรรมวา “พุท” ดูลมออกบริกรรมวา “โธ” ในที่นี้ 

การบริกรรมคือการเพงดูลมเขา – ลมออกที่จุดกระทบ ซึ่งมีอยู ๓ ขั้น

ตอน คือ :- 

๑. กำหนดดูฐานลม บทบริกรรม “พุท – โธ” 

๒. กำหนดดูลมสุด เปนการเจริญ “สติ” ดวยคำวา “หนอ” 

บทบริกรรม “พุทหนอ – โธหนอ” 

๓. กำหนดสัมปชัญญะขณะกลั้นลม ดวยคำวา “แลว” บท 

บริกรรม “พุทหนอ, พุทแลว – โธหนอ, โธแลว” 

การเจริญ “สติสัมปชัญญะ” เปนการทำใหรูแจง “อริยสัจ ๔” 

คือ สติสัมปชัญญะเปนมรรค ทำการกำหนดรูทุกข ทำใหทุกขดับ

พรอมสมุทัย นิโรธปรากฏ อยางนี้เรียกวา “อริยสัจ ๔” เกิดพรอมใน

เวลาเดียวกัน เปรียบการทำความมืดใหหายไป ดวยการทำแสงสวาง

ใหเกิดขึ้น เมื่อแสงสวางเกิดข้ึน ความมืดยอมหายไปพรอมกันทันที 

แสงสวางเปรียบดวยมรรค ความมืดเปรียบดวยทุกข นั่นคือ เมื่อมี

มรรค ไดแก “สัมมาทิฏฐิ” หรือ “สติสัมปชัญญะ” ทำใหทุกขดับ



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 37

ทันที รูไดอยางนี้ จะเห็นวาการบรรลุ “นิพพาน” เปนส่ิงไมสุดวิสัย 

ทุกคนยอมมีสิทธิ์และมีหวังตอการบรรลุ “นิพพาน”. 

พระพุทธเจาตรัสวา “เมื่อใดแล ปญญาอันรูเห็นตามเปนจริง

อยางไร ในอริยสัจ ๔ เหลานี้ของเรา ซึ่งมีรอบ ๓ มีอาการ ๑๒ 

อยางนี้ หมดจดดีแลว เมื่อนั้น เราจึงไดยืนยันตนวา เปนผูตรัสรู

พรอมเฉพาะซึ่งอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ ไมมีความตรัสรูอื่นยิ่ง

กวาในโลก” ดังนี้ ขอนี้เปนการแสดงวา องคแทของพระพุทธเจาคือ 

“อริยสัจ ๔” ฉะนั้น ผูใดเขาถึงอริยสัจ ๔ ชื่อวาเปนผูเขาถึงองคแท

ของพระพุทธเจา มีพระพุทธเจาเปนที่พึ่งอยางแทจริง วิธีการเขาถึง

อริยสัจ ๔ ก็คือการเจริญ “สติสัมปชัญญะ” ดังกลาวแลว. 

อริยสัจ ๔ ที่ประกอบดวยรอบ ๓ อาการ ๑๒ มีดังนี้ :- 

๑. นี่คือทุกข ทุกขควรกำหนดรู ทุกขเรากำหนดรูแลว 

๒. นี่คือสมุทัย สมุทัยควรละ สมุทัยเราละไดแลว 

๓. นี่คือนิโรธ นิโรธควรทำใหแจง นิโรธเราทำใหแจงแลว 

๔. นี่คือมรรค มรรคควรทำใหเจริญ มรรคเราทำใหเจริญแลว 

ในการปฏิบัติอริยสัจ ๔ ขั้นแรกในมรรคไปกำหนดรูทุกข การ

กำหนดรูทุกขเปนลักษณะของ “สติ” การกำหนดรูแลวเปนลักษณะ



38 บทนำ

ของ “สัมปชัญญะ” การเจริญ “สติ” กำหนดดวยคำวา “หนอ” การ

เจริญ “สัมปชัญญะ” กำหนดดวยคำวา “แลว” เชนในการเห็นรูป 

กำหนดวา “เห็นหนอ” ทำใหรูปวาง กำหนดซ้ำลงไปวา “เห็นแลว” 

เปนการทำใหผูเห็นวาง ทำใหเกิดอาการ “สักวาเห็น” กิเลสยอมไมมี

ที่ตั้ง เปนการทำจิตใหบริสุทธิ์จากกิเลส การกำหนดอยางนี้ ทำให 

“พาหิยะ” บรรลุพระอรหันต ดังคำตรัสมีวา :- 

“ดูกรพาหิยะ เมื่อตาเห็นรูปสักวาเห็น หูไดยินเสียงสักวาไดยิน 

จมูกไดกลิ่นสักวาไดกลิ่น ลิ้นไดรสสักวาไดรส กายถูกตองสัมผัสสักวา

สัมผัส จิตรูธรรมารมณสักวารู เมื่อสักแตวาอยางน้ีเธอยอมไมมี ไมมี

ทั้งโลกน้ี ไมมีทั้งโลกหนา ไมมีทั้งทามกลาง นั่นแหละคือที่สุดแหง

ทุกขละ” เมื่อพระองคตรัสจบลง “พาหิยะ” ก็บรรลุเปนพระอรหันต 

คำวา “เธอยอมไมมี” หมายถึง “ความวางจากตัวตน”. 

ขอนี้เปนการแสดงใหเห็นวา เมื่อเจริญ “สติสัมปชัญญะ” ทำ

ใหจิตวางจากความยึดถือ เปนการทำจิตใหบริสุทธิ์ ทำใหบรรลุ 

“นิพพาน” ฉะนั้น ถามีการเจริญ “สติสัมปชัญญะ” ในชีวิตประจำ

วัน จะทำใหพบกับพระนิพพานทุกคราวไป นานไปจะทำใหเต็มขึ้น

ดวยนิพพาน นั่นคือ การทำจิตใหวางจากความยึดถือตัวตน จักเปน

การทำใหเต็มขึ้นดวยนิพพาน โดยเหตุนี้ สุภาษิตจึงแสดงไววา “ใน

ความวางมีความเต็ม” 



ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 39

การนำ “สติสัมปชัญญะ” ไปใชในชีวิตประจำวัน หมายถึงการ
นำไปใชในทุกเร่ือง ทั้งในการทำ การพูด การคิด เชน ในการจับของ 
“จับหนอ – จับแลว” ในการวางของ “วางหนอ – วางแลว” ในการ
ล็อกประตู “ล็อกหนอ – ล็อกแลว” ... “เดินหนอ – เดินแลว”, “นั่ง
หนอ – นั่งแลว” “นอนหนอ – นอนแลว”, “ปวดหนอ – ปวดแลว”, 
“โกรธหนอ – โกรธแลว” ดังนี้เปนตน. ถาทำไดอยางนี้จิตจะอยูกับ
ธรรมะ หรือนิพพาน. 

ธรรมชาติของจิตยอมไมวางจากการเสวยอารมณ อารมณของ
จิตมี ๒ อยาง คือกิเลสกับธรรมะ ถามีสติสัมปชัญญะตามรูกาย 
เวทนา จิต ธรรม จะทำใหจิตอยูกับธรรมะ ถาขาดสติสัมปชัญญะ จิต
จะอยูกับกิเลส เรื่องนี้เปนสิ่งที่ทุกคนตองรับผิดชอบตัวเอง ไมมีใคร
ชวยใครได “ตัวใครตัวมัน”. 

ขอจบเรือ่งนีล้งดวยอปุมาเรือ่ง “แมเหลก็” คอืแมเหล็กม ี๒ ขัว้ 
ไดแกขั้วบวกกับขั้วลบ ขั้วท่ีเหมือนกันยอมผลักกัน สวนข้ัวที่ตางกัน
ยอมดูดกัน คนสวนมากเม่ือตองการบวก ไดเอาบวกไปหากลับไดลบ 
ที่ถูกตองเอาลบไปหาจึงจะไดบวก ลบคือวาง บวกคือเต็ม ฉะนั้นตอง
ทำใหวาง จึงจะเต็ม... “วางคือเต็ม”. 

ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ  
วัดชลประทานรังสฤษฏ ปากเกร็ด นนทบุรี  

๘ เมษายน ๒๕๔๑ 



40 สุญญตาธรรม (ฉบับยอ) 
พุทธทาสภิกขุ

ถารูเรื่อง “สุญญตา” จะทำใหการปฏิบัติเพื่อการดับทุกข 

ไดโดยตรง เปนผลจริงและโดยงาย 

40 สุญญตาธรรม (ฉบับยอ) 
พุทธทาสภิกขุ



ยอโดย ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 41

สิ่งที่เรียกวา “สุญญตา” คือเร่ืองท้ังหมดของพุทธศาสนา 

คำวา “สุญญตา” แปลวา “ความวาง” ตามรูปภาษาบาลี แปลตาม

ตัววา “สูญ” ไดนำเรื่องน้ีมาแสดงเมื่อ ๑๕ ปมาแลว ทำใหเกิด

ปฏิกิริยาในทางตอตานวามิใชพุทธศาสนา หรือเปนพุทธศาสนาฝาย

มหายาน มิใชของฝายเถรวาท ผูที่ไดฟงแลวแทนที่จะสนใจ กลับเกิด

ความกลัวขึ้น เพราะเขาใจตามคำที่แปลไววา “สูญเปลา” เปนการ

แปลดวยความไมรู เพราะใน “ความวาง” นัน้ม ี “ความเตม็” มใิช

ความสญูเปลา คอืเตม็ไปดวยความหมายท้ังหมดของพทุธศาสนา. (๑) 

๑ 
สุญญตาธรรม 
เปนเรื่องทั้งหมดของพุทธศาสนา 

บรรยายเมื่อ ๑๖ เมษายน ๒๕๑๔ 



42 สุญญตาธรรม (ฉบับยอ) 
พุทธทาสภิกขุ

สุญญตาเปนตัวแทและเปนหัวใจของพุทธศาสนา 

ความรูโดยท่ัวไปของชาวพุทธ เห็นวาพุทธศาสนามี ๒ ระดับ 

คือเปลือกกับแกน หรือ โลกิยะกับโลกุตตระ สำหรับเรื่อง “สุญญตา” 

มีแตแกน ไมมีเปลือก ไมมีกระพี้ จึงตั้งอยูในฐานะเปน “หัวใจ” ของ

พุทธศาสนา โดยเหตุที่มีเทาน้ันเอง สุญญตาจึงกลายเปนตัวแท

ทั้งหมดของพุทธศาสนาไปดวย.    (๒) 

เปรียบดวยเพชรเม็ดหนึ่ง มันก็เปนทั้งหมดของตัวมันเอง และ

เปนทั้งหัวใจของมันดวย มันมีเพียงเทานั้น และจะตองเปนสิ่งที่

บริสุทธิ์ ไมมีอะไรเจือปน เปนสิ่งที่มีคาสูงสุด.   (๓) 

ขอใหพิจารณาเพื่อทำความเขาใจใหไดวา เรื่อง “สุญญตา” 

เปนทั้งหัวใจและตัวแททั้งหมดของพุทธศาสนา เรียนรูเรื่องเดียวนี้ จะ

ทำใหเขาใจหลักพุทธศาสนาไดทั้งหมด.   (๔) 

รูเรื่องสุญญตาทำใหประหยัดเวลาในการดับทุกข 

การพูดเรื่อง “สุญญตา” เพื่อประหยัดเวลาของการศึกษาและ

ปฏิบัต ิ “เพื่อการดับทุกข” รูเรื่องนี้เรื่องเดียว ทำใหรูทุกเรื่องทั้ง 

๘๔,๐๐๐ ธรรมขนัธ “รูหนึง่รูหมด” นบัเปนการยนเวลาอยางดยีิง่.  (๕) 



ยอโดย ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 43

พุทธบริษัทไทยยังไมสมบูรณ ยังไมถูกตอง หรือลาหลังงมงาย ที่ไมรู 

หรือไมสนใจเร่ือง “สุญญตา” ดังเชนเม่ือประกาศเร่ืองน้ีออกไปใน

ตอนแรกๆ ทำใหมีเสียงคัดคานวาเปน “มิจฉาทิฏฐิ” มาบัดนี้ เร่ิมมี

การสนใจกันมากขึ้น ตองใชเวลาถึง ๑๕-๒๐ ป จึงจะทำใหมีการ

ยอมรับเรื่อง “สุญญตา”.   (๖) 

ขอยืนยันวา ถารูเรื่อง “สุญญตา” จะทำใหการปฏิบัติเพื่อการ

ดับทุกขไดโดยตรง เปนผลจริงและโดยงาย เปนการยนเวลาในการ

ศึกษาและปฏิบัติ เพื่อการดับทุกขอยางแทจริง.   (๗) 

สุญญตาเปนเพชรของพุทธธรรม 

สิ่งท่ีเรียกวา “สุญญตา” เปนเพชรของธรรมะในพุทธศาสนา 

พุทธบริษัททุกคนจะตองถือเอาเพชรเม็ดนี้ใหไดในท่ีสุด มิฉะนั้นแลว

จะเปนหมันเปลา.   (๘) 

การคนหาเพชรเปนเรื่องยาก ดังความเห็นของลัทธิมหายาน

แสดงไววา “คนเหลานี้หาเพชรไมพบ เพราะวามันซอนอยูที่หนา

ผากของเขาเอง” ขอใหสังเกตดูที่หนาผากพระพุทธรูป มีจุดอะไรอยู

จุดหน่ึง เรียก “อุณาโลม” หรือบางพวกเรียก “ตาท่ีสาม” คือ 



44 สุญญตาธรรม (ฉบับยอ) 
พุทธทาสภิกขุ

ตาปญญา เปนตาสำหรับดูธรรมะ จัดเปนสัญลักษณของธรรมจักษุ 
ซึ่งสามารถเห็นไดละเอียดลึกซึ้งกวา “มังสจักษุ” หรือตาเนื้อ.   (๙) 

ความหมายของเพชรท่ีซอนอยูที่หนาผาก เปนการแสดงถึง
ความยากในการที่จะมองเห็น เพราะเรื่องสุญญตาเปนส่ิงเขาใจยาก 
มองเห็นยาก และเขาถึงไดยาก แตก็ไมสุดวิสัยสำหรับผูมีปญญา 
เปรียบการนำเพชรจากหินมาถลุงและเจียระไน ยอมไมเปนการยาก
สำหรับผูมีความรู อวิชชานั่นเองที่เปนเสนผมบังภูเขา คือมิใหมองเห็น
สุญญตา.   (๑๐) 

ความยากในการมองเห็นสุญญตา มีลักษณะเหมือนเสนผม
บังภูเขา ความจริงธรรมชาติรอบตัวเรา กำลังแสดงธรรมเร่ือง 
“สุญญตา” อยูตลอดเวลา แตเรามองไมเห็น เพราะคนสวนมากชอบ
มองส่ิงนอกตัว หรือไกลตัว เพราะเห็นงาย สวนการมองหาสุญญตา 
ตองมองยอนเขาดูในตัวเอง คำที่วา “ซอนอยูที่หนาผาก” หมายถึง
การแนะนำใหมองยอนดูตัวเองในภายใน แลวจะพบ “สุญญตา” ที่
ตัวเอง.   (๑๑) 

เมื่อมองเห็นสุญญตาที่ตัวเอง ก็จะทำใหมองเห็นความเปน
สุญญตาของสิ่งทั้งปวงดวย เพราะทุกสิ่งมีสภาพอยางเดียวกัน ตรงกับ
คำที่กลาววา “รูหนึ่งรูหมด” นั่นคือ สุญญตาเปนท้ังหัวใจและเปน
ทั้งหมดของพุทธศาสนา.   (๑๒) 



ยอโดย ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 45



46 สุญญตาธรรม (ฉบับยอ) 
พุทธทาสภิกขุ

พระพุทธเจาตรัสแตเรื่องสุญญตา 

ความหมายของธรรมะในพระไตรปฎก เมื่อพิจารณาดูแลวจะ

เห็นวา แสดงถึงลักษณะของ “สุญญตา” ในรูปแบบตางๆ กัน โดย

เหตุนี้ จึงกลาวไดวา พระพุทธเจาไมตรัสเร่ืองอื่น นอกจากเร่ือง 

“สุญญตา” โดยเฉพาะในพระไตรปฎก ตอนสังยุตตนิกาย ทรงแสดง

ถึงเรื่อง “สุญญตา” โดยตรงไวมากที่สุด.   (๑๓) 

มีพระพุทธภาษิตอยูบทหน่ึงไมวาอยูตรงไหนของพระไตรปฎก 

ยอมตรสัขึน้ตนดวยประโยคน้ีทัง้นัน้ – “เย เต สตุตฺนตฺา ตถาคตภาสิตา 

คมฺภีรา คมฺภีรตฺถา โลกุตฺตรา สุฺฺตปฺปฏิสํยุตฺตา” มีคำอยู ๖ คำ 

ยกเวน “เย เต” ซึ่งเปนคุณศัพท แปลวา “เหลาใด” (ดูคำแปลในขอ 

๑๖) 

สุตฺตนฺตา – ระเบียบแหงสูตร 

ตถาคตภาสิตา – ที่ตถาคตตรัสแลว 

คมฺภีรา – ลึกซึ้ง 

คมฺคีรตฺถา – มีอรรถอันลึกซึ้ง 

โลกุตฺตรา – เหนือโลก 

สุฺฺตปฺปฏิสํยุตฺตา – เนื่องเฉพาะดวยสุญญตา   (๑๔) 



ยอโดย ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 47

ใจความของคำเหลานี้มีวา “ระเบียบแหงสูตร” คือขอความที่

กลาวไวเปนหลักเกณฑ เรียกวา ระเบียบแหงสูตรใดๆ ก็ตามที่ใดๆ  

ก็ตาม คือหมายถึงท้ังหมด ที่ตถาคตไดตรัสแลว เปนเรื่องลึกซึ้ง มี

อรรถอันลึกซึ้ง เหนือโลก แลวก็เนื่องดวยสุญญตา นี่เปนการบงบอก

อยูในตัวประโยคแลววา ถาตถาคตตรัส ก็ตองเปนเรื่องที่เนื่องดวย

สุญญตา.   (๑๕) 

เรื่องตรงกันขาม คือเร่ืองท่ีพระพุทธเจาไมตรัส ไดแกขอความ

ที่วา “เย เต สุตฺตนตา – ระเบียบแหงสูตรทั้งหมดเหลาใด กวิกตา – 

ที่พวกกวีรอยกรองข้ึน กาเวยฺยา – อยูในลักษณะของกาพยกลอน 

หรือยูในลักษณะของกวีนิพนธ จิตฺตกฺขรา – มีตัวอักษรอันวิจิตร 

จิตฺตพยฺชนา – มีพยัญชนาอันวิจิตร พาหิรกา – เปนเรื่องภายนอก 

สาวกภาสิตา – เปนคำท่ีสาวกภาษิต คือ สาวกกลาว มีอยู ๖ คำ 

เหมือนกัน.   (๑๖) 

คำวา “พาหิรกา” แปลวา เปนไปในเรื่องภายนอก คือนอก

เรื่อง หมายถึง นอกเร่ืองแหงความดับทุกข เพราะพระองคตรัส แต

เรื่องทุกขกับความดับทุกขเทานั้น ถาไมเปนไปตามน้ี ก็เปนเรื่องนอก

เรื่อง.   (๑๗) 



48 สุญญตาธรรม (ฉบับยอ) 
พุทธทาสภิกขุ

พุทธศาสนาเปนเครื่องดับทุกขโดยตรง 

สิ่งที่เรียกวา “พุทธศาสนา” ตองอยูในฐานะเปนเคร่ืองดับ

ทุกขโดยตรง อยางน้ีเรียกวา พุทธศาสนาในฐานะท่ีเปนศาสนา 

(religion) แตถาพุทธศาสนาในฐานะที่เปนปรัชญา เปนวรรณคดี 

เปนศิลปะ เปนอะไรมากมายออกไปอีกหลายอยาง อยางนี้เรียกวา  

“นอกเรื่อง” คือเปนสวนเกิน เพราะอยูนอกขอบเขตของการดับทุกข. 

        (๑๘) 

ในคัมภีรวิสุทธิมรรคบรรยายลักษณะของ “โลกวิทู” ของ

พระพุทธเจาไววา รูจักโลกทางวัตถุ คือ รูวาโลกยาวเทาไร กวางเทาไร 

หนาเทาไร และต้ังอยูบนน้ำ มีปลาตัวใหญรองรับอยู นี่เปนการ

บรรยายนอกเรื่องพุทธศาสนา เพราะคำวา “โลกวิทู – รูแจงโลก” 

นั้น โลกคือทุกข พระพุทธเจาทรงรูแจงโลกคือทุกข ทรงรูแจงโลกดวย

ลักษณะ ๔ ประการ คือ ทรงรูวา นี่คือโลก นี่คือโลก นี่คือเหตุใหเกิด

โลก นี่คือความดับสนิทของโลก นี่คือทางใหถึงความดับสนิทของโลก 

ทัง้ ๔ อยางน้ี รวมอยูในรางกายท่ียาวประมาณวาหนึง่นี ้ทีย่งัเปนๆ อยู. 

   (๑๙) 

เรื่อง “สุญญตา” ไมมีลักษณะอันวิจิตรไพเราะโดยอักขระ

และพยัญชนะ แตไพเราะในทางดับทกุข ดงัทีเ่รยีกวา งามในเบือ้งตน 



ยอโดย ภิกขุ ฉ.ช. วิมุตตยานันทะ 49

งามในทามกลาง งามในเบ้ืองปลาย อะไรทำนองน้ัน การดับทุกขได

เปนยอดของความไพเราะวิจิตรอันช่ืนใจ สวนส่ิงท่ีมิใชสุญญตาน้ันมัน

ชื่นใจเพราะวาไพเราะหูในทางกวีนิพนธ.   (๒๐) 

ความเห็นของพระอริยเจากับของชาวโลก ยอมเห็น

ตรงกันขามกัน สิ่งที่พระอริยเจาเห็นวาเปนทุกข ชาวโลกเห็นวาเปน

สุข สิ่งท่ีพระอริยเจาเห็นวาเปนสุข ชาวโลกกลับมองเห็นวาเปนทุกข 

ดังเรื่อง “สุญญตา” ก็เชนกัน ผูรูเห็นวา “สุญญตา” มีความชื่นใจ 

จับใจที่ดับทุกขได แตฝายท่ีไมรูพูดถึงความไพเราะจับใจทางอักขระ

ไพเราะทางพยัญชนะ อันเปนสิ่งนอกเรื่องจากความดับทุกข มีความ

แตกตางตรงกันขามกันอยางนี้.   (๒๑) 

ความไพเราะที่เปนภาษาคน ไดแกตัวหนังสือ ทำใหเพราะหู 

สวนความไพเราะที่เปนภาษาธรรม คือความดับทุกขได เปนโลกุตตระ

อยูเหนือโลก ใครมองเห็นความเหนือโลกจะรูสึกไพเราะ ฉะนันพระ

ธรรมหรือความดับทุกขในพุทธศาสนา จัดเปนกวีนิพนธ พระนิพพาน

ก็เปนกวีนิพนธเหมือนกัน เพราะวามีความไพเราะลึกซึ้งตรงที่ดับทุกข

ได แตมใิชเปนการไพเราะทางหดูวยตวัหนงัสอืหรอืคำรอยกรอง. (๒๒) 

(สุญญตาธรรม ตอนที่ ๑ จบ) 



50 สุญญตาธรรม (ฉบับยอ) 
พุทธทาสภิกขุ

พุทธศาสนาทุกรูปแบบ ยอมเนื่องอยูดวยสุญญตา  

คือการปลอยวางความยึดถือ ไมยึดมั่นถือมั่นในสิ่งทั้งปวง 

50 สุญญตาธรรม (ฉบับยอ) 
พุทธทาสภิกขุ



ประวัติสังเขป 

ภิกขุ ฉ.ชุติวณฺโณ, ภิกขุ ฉ.ช.วิมุตตยานันทะ หรือ พระอธิการเฉลิม ชุติวณฺโณ 
อายุ ๗๐ ป พรรษา ๔๙ เจาอาวาสวัดเจดียงาม ต.บอตรุ อ.ระโนด จ.สงขลา จบการ
ศกึษาชัน้มธัยมปที ่๖ (วุฒิครูพิเศษมูล) นักธรรมชั้นตรี. 

เกิดวันที่ ๘ พฤศจิกายน ๒๔๗๐ ตรงกับวันอังคาร ขึ้น ๑๕ ค่ำ เดือน ๑๒ ป
เถาะ ณ ต.วัดสน อ.ระโนด จ.สงขลา บิดา - มารดา นายพาสน-นางขิม นามสกุล พงศ
ไพศาล. 

อุปสมบท อายุ ๒๒ ป วันที่ ๗ กรกฎาคม ๒๔๙๒ เวลา ๑๗.๐๐ น. ณ พัทธ-
สีมา วัดสามบอ ต.วัดสน อ.ระโนด จ.สงขลา พระครูปทุมธรรมธารี เปนพระ-
อุปชฌายะ. 

สถานที่พำนักจำพรรษา 

สำนักวัดราษฎรบำรุง ต.ระโนด อ.ระโนด จ.สงขลา วันที่ ๑๐ กรกฎาคม 

๒๔๙๒ พระแกว อโสโก เปนเจาอาวาส เปนเวลา ๓ เดือน 

สำนักวัดธารน้ำไหล (สวนโมกขพลาราม) ต.เวียง อ.ไชยา จ.สุราษฎรธานี 
วันที่ ๗ ตุลาคม ๒๔๙๒ พระครูอินทปญญาจารย (พุทธทาสภิกขุ) เปนเจาอาวาส  

เปนเวลา ๑๐ ป. 
สำนกัวดัอุโมงค (สวนพทุธธรรม) ต.สเุทพ อ.เมอืง จ.เชียงใหม พระปญญานันทมนุ ี

เปนเจาอาวาส เปนเวลา ๕ ป. 

สำนกัวดัเจดยีงาม ต.บอตร ุอ.ระโนด จ.สงขลา วันที่ ๒๒ พฤษภาคม ๒๕๐๗ 
พระครูเผือก คนฺธโร เปนเจาอาวาส เปนเวลา ๑๗ ป 

สำนักวัดชลประทานรังสฤษฏ ต.บางตลาด อ.ปากเกรด็ จ.นนทบรุ ีวนัที ่๑๓ 

กรกฎาคม ๒๕๒๔ พระราชนนัทมนุ ีเปนเจาอาวาส เปนเวลา ๑๗ ป ถงึปจจบุนั (๒๕๔๐) 



หนาที่การงานกอนอุปสมบท 
หลังจากจบการศึกษาแลวอยูชวยงานทางบาน ๑ ป (๒๔๘๗) 
๒๔๘๘ – ครู ร.ร. สมพงศวิทยาจะทิ้งพระ อ.สทิงพระ จ.สงขลา, ๒๔๘๙ – ครู 

ร.ร. ประชาบาล วัดบานใหม ต.บานใหม อ.ระโนด จ.สงขลา, ๒๔๙๑ – สารวัตรศึกษา 
ณ ที่วาการอำเภอระโนด จ.สงขลา, ๒๔๙๒ – เสมียนศึกษา ณ ที่วาการอำเภอระโนด 
จ.สงขลา ลาเพ่ืออุปสมบท และลาออกจากราชการ ตั้งแตบัดน้ันจนบัดนี้ (๒๕๔๐)  
เปนเวลา ๔๙ ป 

หนาที่การงานภายหลังอุปสมบทแลว 
๒๔๙๒ – งานแมบานสวนโมกขพลาราม – ไชยา, ๒๕๐๒ – งานบรรณาธิการ

นิตยสาร “ชาวพุทธ” ของพุทธนิคมเชียงใหม, ยอความจากหนังสือ “คูมือมนุษย” 
ลงพิมพนิตยสาร “ชาวพุทธ”, พมิพรวมเลม “บทความประจำวนัเพญ็” จาก “ชาว
พุทธ”, พิมพรวมเลม “ตอบบาทหลวงฉบับพิสดาร” จาก “ชาวพุทธ”, มีบทความ
จาก “ชาวพุทธ” จำนวนมาก ที่ยังไมไดจัดพิมพรวมเลม, ๒๕๐๗ – งานกอสราง

โรงเรียนและถาวรวัตถ ุณ วัดเจดียงาม โดยเฉพาะการบูรณะเจดียสมัยศรีวิชัย, งาน

ธรรมทูตสายท่ี ๙ (สายใต), ยอความจากหนังสือ “อิทัปปจจยตา” ของพุทธทาส
ภิกขุ, 

๒๕๒๔ ถึง ปจจุบัน (๒๕๔๐) 

งานอบรมพระนวกะ ณ วัดชลประทานรังสฤษฏ, งานอบรมพระธรรมทายาท 

ณ วัดชลประทานรังสฤษฏ, สนองงานพระราชนันทมุนี ณ วัดชลประทานรังสฤษฏ, 
พิมพหนังสือ “ผูรักความยุติธรรม” (คูมืออบรมพระธรรมทายาท), ยอความจาก
หนงัสอื “ไกวลัยธรรม” ของพุทธทาสภิกขุ, ยอความจากหนังสือ “สุญญตาธรรม”  

ของพุทธทาสภิกขุ, ยอความจากหนังสือ “อตัมมยตาประทีป” ของพุทธทาสภิกขุ 
(กำลังลงพิมพในนิตยสาร “ชาวพุทธ” ถึงตอนที่ ๘ – มีทั้งหมด ๑๒ ตอน) ฯลฯ, เขียน

บทความลงนิตยสาร “ชาวพุทธ” เปนประจำ ในฐานะ “กองบรรณาธิการ” 



แนะนําหนังสือ

หนังสือชุด “ลัดสั้นถึงธรรม” เนื้อหาโดยรวม เปนการคัดเลือกหลักคําสอนสําคัญ
ทางพุทธศาสนาที่มีเนื้อหาโดดเดน นาสนใจ เหมาะท่ีจะนําไปประยุกตใชในชีวิตประจําวัน

หลากหลายแงมุม ในชุดนี้มีทั้งหมด ๖ เลม คือ

๑. หลักปฏิบัติเกี่ยวกับปฏิจจสมุปบาท

เปนหนงัสือทีจ่ะทาํใหเรารูวา ปฏจิจสมปุบาท เปนเรือ่งปจจบุนั ทีเ่รา
ควบคุมได ปฏิบัติได เมื่อสติถูกตอง ก็จะปองกันอารมณท่ีมากระทบ
ไดทันที ซึ่งเปนภาพสะทอนใหเห็นวา ผูศึกษาและปฏิบัติตามจะได

ประโยชนสุขในชาตินี้ ไมตองรอถึงชาติหนา และไมใชลักษณะขามภพ
ขามชาติอยางที่เขาใจกัน ปฏิจจสมุปบาทเลมนี้จะเปนพื้นฐานใหเรา
ศึกษา “ปฏิจจสมุปบาทจากพระโอษฐ” เลมใหญไดงายขึ้น

๒. อริยสัจสําหรับคนสมัยใหม

เปนหนังสือที่เหมาะสําหรับผูเริ่มตนศึกษาพุทธศาสนา โดยเฉพาะ

อยางยิง่สงัคมยคุปจจบุนัทีม่ทีกุขมาก เพราะจะชวยใหเขาใจวธิแีกปญหา
ตามหลักอริยสัจแบบสรุป ลัดส้ัน ซ่ึงเชื่อวาผูมีความรูความเขาใจ

เพียงเทานี้แลวลงมือปฏิบัติตาม ก็เพียงพอจะดับทุกขได แตถาตองการ
ศึกษาใหละเอียดยิ่งขึ้น แนะนําใหอาน “อริยสัจจากพระโอฏฐ” ซึ่งเปน

ผลงานชิ้นเอกของทานพุทธทาสเชนเดียวกัน

๓. สุญญตาธรรม ฉบับยอ

เนือ้หามุงเนนใหทกุคนโดยเฉพาะอยางยิง่ฆราวาสผูครองเรอืน ไดศกึษา 

เรียนรูสุญญตา ซึ่งเปนหลักคําสอนที่เปนหัวใจของพุทธศาสนาตั้งแต
ตํ่าสุดจนถึงสูงสุดหลายหลายแงมุม เพราะถารูและเขาใจ “สุญญตา” 
อยางถูกตองแลว จะทําใหปฏิบัติไดผลจริงและงายขึ้น เปนการยน

การศึกษาและปฏิบัติเพื่อการดับทุกขอยางแทจริง สุญญตาเปนธรรมะ
ทีท่กุคนควรใหความสนใจศกึษาและปฏบิตั ิจะทาํใหอยูเยน็เปนสขุ ทกุวนั

และทุกกรณี

๑๑๐.-

๑๓๐.-

๑๘๐.-



๔. อิทัปปจจยตาที่ฆราวาสตองเรียนรูและปฏิบัติ

อิทัปปจจยตา เปนสิ่งที่ฆราวาสจะตองเรียนรูและปฏิบัติใหถูกตอง
ตามหลกัพทุธศาสนา เพราะการรูเรือ่งอทิปัปจจยตาจะทาํใหเราไดสิง่ทีด่ี
ทีส่ดุทีม่นษุยควรจะไดรบั คอื “การเหน็ธรรม” หรอื “เหน็พระพทุธเจา” 
ทานพุทธทาสกลาววา ถาไมรูจักอิทัปปจจยตา จะตกนรกทั้งเปน ที่นี่
และเดี๋ยวนี้ แตถารูจักอิทัปปจจยตา ชีวิตจะไมถูกแผดเผาดวยกิเลส 

จะมีความสงบเย็นเปนสุขในโลกนี้

๕. บรมธรรม ฉบับยอ

เนือ้หาในเลมนีไ้ดมุงเนนใหคนเรานาํบรมธรรมซ่ึงเปนส่ิงสูงสุดทาง
พทุธศาสนา ไปประยกุตใชกบัสถานการณตางในยคุปจจบุนัหลากหลาย

แงมุม เชน บรมธรรมกับการศึกษาของโลกปจจุบัน บรมธรรมกับ
การทํางาน บรมธรรมกบัชาวบาน บรมธรรมกบัระบบการเมอืง เปนตน 

บรมธรรม ฉบับยอ เหมาะสําหรับผูตองการหาคําตอบวา คนเราเกิดมา
ทําไม? อะไรคือสิ่งที่ดีที่สุดของมนุษย? หาคําตอบไดในเลมนี้

๖. โพธิปกขิยธรรม เครื่องมือวิเศษใหรูแจง

โพธิปกขิยธรรม เปนธรรมะท่ีวิเศษและมีประโยชนมากสําหรับ
ผูตองการศึกษาและปฏิบัติธรรม เนื่องจากธรรมะแตละขอลวนแต
เกือ้หนนุกนัและกนัใหผูปฏบิตัติามไดบรรลเุปาหมายสงูสดุทางพทุธศาสนา 

คอื รูแจง-หลดุพนจากทกุขทัง้ปวง (สขุ-สงบเยน็-นพิพาน) หนงัสอืเลมนี้ 

เปรียบเหมือนคูมือเดินทางอันวิเศษท่ีจะทําใหเราทุกคนกาวไปถึง
จุดมุงหมายของชีวิตอยางแนนอน ไมวาสิ่งนั้นจะยากขนาดไหนก็ตาม!

๑๐๐.-

๑๘๐.-

๑๖๐.-






